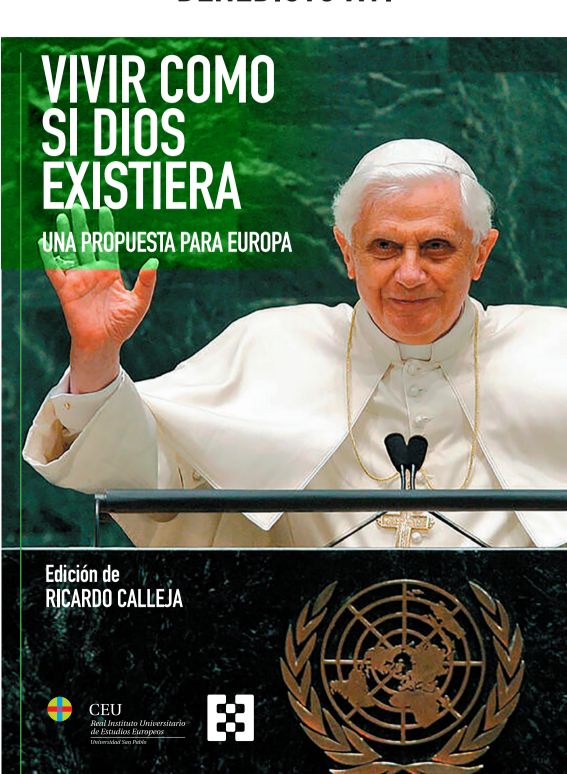
# JOSEPH RATZINGER BENEDICTO XVI



### Joseph Ratzinger/Benedicto XVI

## Vivir como si Dios existiera Una propuesta para Europa

Presentación de Jaime Mayor Oreja

Selección de textos y estudio introductorio por Ricardo Calleja Rovira





- © Dicastero per la Comunicazione- Libreria Editrice Vaticana
- © Ediciones Encuentro S.A., Madrid 2023

Selección de textos y estudio introductorio por Ricardo Calleja Rovira Presentación de Jaime Mayor Oreja

Este título abre la colección «Pensar Europa» en colaboración con el IDEE-CEU

Queda prohibida, salvo excepción prevista en la ley, cualquier forma de reproducción, distribución, comunicación pública y transformación de esta obra sin contar con la autorización de los titulares de la propiedad intelectual. La infracción de los derechos mencionados puede ser constitutiva de delito contra la propiedad intelectual (arts. 270 y ss. del Código Penal). El Centro Español de Derechos Reprográficos (www.cedro.org) vela por el respeto de los citados derechos.

Colección Nuevo Ensayo, nº 120

Fotocomposición: Encuentro-Madrid Impresión: Cofás-Madrid ISBN: 978-84-1339-139-7 Depósito Legal: M-1799-2023 Printed in Spain

Para cualquier información sobre las obras publicadas o en programa y para propuestas de nuevas publicaciones, dirigirse a:

Redacción de Ediciones Encuentro Conde de Aranda 20, bajo B - 28001 Madrid - Tel. 915322607 www.edicionesencuentro.com

## ÍNDICE

| Presentación                                            | 9  |
|---------------------------------------------------------|----|
| Introducción                                            | 13 |
| El elefante pontificio en la habitación europea         | 16 |
| Joseph Ratzinger: papa, teólogo e intelectual cristiano | 21 |
| Anuncio y diálogo                                       | 26 |
| Dios no es un competidor del hombre                     | 29 |
| Convivir como si Dios existiera                         | 32 |
| Un triple electroshock                                  | 37 |
| Europa: la caridad en la verdad                         | 41 |
|                                                         |    |
| HERIDOS POR EL DESEO DE DIOS                            | 47 |
| I. Sufrimiento y compasión                              | 48 |
| II. La herida de la belleza                             | 54 |
| III. El anhelo de Dios                                  | 63 |
| IV. La búsqueda de Dios en las antiguas culturas        | 68 |
| V. Sed de infinito y sentido religioso                  | 72 |
|                                                         |    |
| DIOS ES AMOR                                            | 77 |
| VI. Hemos creído en el amor                             | 78 |
| VII. Eros y agapé                                       | 81 |
| VIII. El Dios celoso de la Biblia                       | 87 |

| El Antiguo Testamento: Dios crea y ama al hombre       |     |
|--------------------------------------------------------|-----|
| Nuevo Testamento: un realismo inaudito                 | 93  |
| IX. Amarás a tu prójimo                                | 97  |
| X. Matrimonio y diferencia sexual                      | 101 |
| XI. La fuerza social de la caridad                     | 105 |
| LA VERDAD OS HARÁ LIBRES                               | 113 |
| XII. Verdad y libertad                                 | 111 |
| La historia y el concepto de libertad en la modernidad |     |
| La esencia de la libertad humana                       |     |
| Libertad y responsabilidad                             |     |
| La verdad de nuestra humanidad                         |     |
| Síntesis de los resultados                             |     |
| XIII. Conciencia y verdad                              | 141 |
| Una conversación sobre la conciencia errónea           |     |
| y algunas primeras conclusiones                        | 143 |
| Newman y Sócrates: guías para la conciencia            | 149 |
| Dos niveles de la conciencia                           |     |
| Epílogo                                                | 161 |
| XIV. Fe, verdad y cultura                              | 163 |
| Las palabras, la Palabra y la verdad                   | 164 |
| Cultura y verdad                                       |     |
| Religión, verdad y salvación                           |     |
| Reflexiones conclusivas                                | 183 |
| XV. Ampliar la razón: Fe, razón y universidad          | 185 |
| Razón, Dios, violencia                                 |     |
| Filosofía griega y fe bíblica                          | 189 |
| La deshelenización del cristianismo                    | 192 |
| La autolimitación moderna de la razón                  | 193 |
| Conclusión: recuperar la amplitud de la razón          | 196 |
| XVI. Verdad cristiana y libertad religiosa             | 199 |
| De la condena al diálogo                               |     |
| Modernidad v cristianismo: tres grandes cuestiones     | 201 |

| Reforma en la continuidad: libertad religiosa            | 202 |
|----------------------------------------------------------|-----|
| Signo de contradicción                                   |     |
| COMO SI DIOS EXISTIERA                                   | 207 |
| XVII. Dudas sobre Dios                                   | 208 |
| La teología hoy: parábola del payaso                     | 209 |
| La inseguridad del creyente                              | 212 |
| Creyentes y no creyentes ante el dilema de ser humano    | 214 |
| XVIII. El cristianismo y la crisis de la cultura europea | 217 |
| Reflexiones sobre culturas que hoy se contraponen        |     |
| Significado y límites de la actual cultura racionalista  | 224 |
| Significado permanente de la fe cristiana                | 228 |
| Una propuesta: vivir como si Dios existiera              | 230 |
| XIX. Quaerere Deum: la búsqueda de Dios,                 |     |
| fundamento de la cultura europea                         | 232 |
| Lo esencial: buscar a Dios                               | 233 |
| Palabra, comunidad, música                               | 234 |
| La interpretación de la Palabra                          | 236 |
| Et labora: colaborar con la Creación                     | 239 |
| Un anuncio razonable                                     |     |
| El fundamento de nuestra cultura europea                 | 243 |
| XX. Esperanza cristiana y progreso humano                | 244 |
| ¿Es individualista la esperanza cristiana?               | 245 |
| Historia de la idea de progreso                          | 247 |
| Progreso y libertad                                      | 252 |
| El hombre es redimido por el amor                        | 254 |
| Pequeñas y grandes esperanzas                            | 256 |
| XXI. La técnica y el verdadero desarrollo                | 258 |
| Los límites de la mentalidad tecnocrática                | 258 |
| La cuestión antropológica                                | 261 |
| La dimensión espiritual del desarrollo                   | 264 |

| RAÍCES: RELIGIÓN, RAZÓN Y POLÍTICA                               | .267 |
|------------------------------------------------------------------|------|
| XXII. Europa: Sus fundamentos espirituales ayer,                 |      |
| hoy y mañana                                                     | 268  |
| El surgimiento de Europa                                         |      |
| El viraje hacia la era moderna                                   | 272  |
| La universalización de la cultura europea y su crisis            | 276  |
| La crisis de Europa: religión e ideologías                       |      |
| Los rasgos esenciales de la identidad europea hoy                | 284  |
| El autodesprecio de la cultura occidental y el multiculturalismo | 287  |
| XXIII. Los fundamentos morales pre-políticos                     |      |
| del Estado liberal                                               | 289  |
| Poder y derecho                                                  |      |
| Nuevas formas de poder y nuevas cuestiones sobre su ejercicio    |      |
| Presupuestos del derecho                                         |      |
| La interculturalidad y sus consecuencias                         |      |
| Consecuencias                                                    |      |
| XXIV. Naturaleza y razón, fundamentos del Derecho                | 302  |
| La pregunta por la justicia                                      |      |
| De la idea de derecho natural al positivismo                     |      |
| La memoria cultural de Europa                                    |      |
|                                                                  |      |
| XXV. La aportación de la religión al debate público              |      |
| La fundamentación ética de la vida civil                         |      |
| La cooperación de la Iglesia y las instituciones públicas        | 315  |
| Apéndice. El cristianismo como minoría creadora                  | 319  |
| Anexo. Benedicto XVI: El caballero de la fe                      | 323  |
| Origen de los textos                                             | 327  |

#### PRESENTACIÓN

La colección «Pensar Europa» que arranca con este primer libro titulado *Vivir como si Dios existiera. Una propuesta para Europa*, del papa Benedicto XVI, pretende ofrecer luz en momentos de oscuridad a través del pensamiento de quienes se han caracterizado por su acertado y profundo diagnóstico de la sociedad en la que vivimos.

Son, permítanme la expresión, buscadores, defensores y por ello, diagnosticadores de la verdad. Quienes creemos, quienes no queremos imponer nuestra fe, pero no la escondemos, adquirimos un singular compromiso con la verdad.

No basta con creer en una verdad absoluta, sino que tenemos el compromiso de buscar la verdad, en todo nuestro acontecer diario, y singularmente en el ámbito público. Tenemos la obligación de ir a la raíz de lo nos sucede, sin quedarnos nunca en la superficie de los hechos, que es donde anida la mentira.

Necesitamos luz para comprender, de verdad, que el principal problema con que nos enfrentamos radica en el intento de reemplazo, sustitución y destrucción de un orden social basado en fundamentos cristianos, por un implacable desorden social.

Pero también necesitamos luz, para tener el valor y el coraje necesarios para vencer el miedo reverencial de una moda dominante que trata de intimidar, a veces de producir pánico, a quien se atreve a discrepar.

La fuerza de la mentira en demasiadas ocasiones doblega la fortaleza de la verdad; hemos pasado del prestigio de la verdad al rencor respecto de la misma. Huimos, estamos huyendo de la verdad cotidiana como si se tratase de la peste, impulsados por la comodidad y por una mala administración de nuestro bienestar material.

La moda dominante es tan poderosa que consigue que la defensa simple y sencilla de unos fundamentos, por obvios que parezcan, te hagan parecer ser un fundamentalista. Occidente, nuestra sociedad occidental, experimenta una transición, un tránsito propio de finales de una etapa, de un ciclo de la historia. El diagnóstico de esta realidad constituye una obviedad, el pronóstico es tarea imposible. Porque no solo vivimos la irrupción de nuevas tecnologías, de nuevos instrumentos de comunicación, sino sobre todo porque están acompañados de un cambio en la jerarquía de nuestros valores.

Este tránsito se manifiesta de formas diferentes, según la parte del mundo occidental a la que nos refiramos, pero la causa es la misma: la pérdida de referencias permanentes en momentos de tránsito.

Estados Unidos, considerado líder de la actual civilización occidental, transita hacia una dramática polarización y fractura social como nunca se había vivido desde el final de la Segunda Guerra Mundial. América del Sur, en gran medida la América española, está transitando hacia fórmulas totalitarias de extrema izquierda.

Europa, la Unión Europea, transita especialmente en la última década hacia la nada cuando, por el contrario, es más necesario que nunca el valor de la unión, en un mundo cada día más complejo. Cuando el presidente Macron, el 9 de mayo del 2022, en Estrasburgo, en el comienzo de la Presidencia rotatoria francesa de la Unión, anunció su voluntad de incorporar el aborto y el medio ambiente a la Carta de los Derechos Fundamentales de Europa, estaba lisa y llanamente confirmando y señalando el significado y el camino hacia la «nada».

Necesitamos luz y coraje, porque la Unión solo podrá regenerarse y, de esta manera, ofrecer un futuro esperanzador, si es capaz de afrontar una necesaria e imprescindible reconciliación en valores, por difícil o imposible que hoy parezca. Solo habrá futuro para la Unión Europea si somos capaces de afrontar unidos una tarea ambiciosa de fortalecimiento de nuestros fundamentos y de la recuperación del significado de la trascendencia. Una vez más, en esta presentación, añadiré que no se trata de imponer, pero al menos, de detener desde la razón, la obsesión enfermiza de persecución y destrucción de todo aquello que se asemeje a los fundamentos cristianos de nuestra sociedad.

España oscila en una perversa síntesis entra la nada y una cierta y creciente tendencia totalitaria al estilo de los movimientos de liberación americanos. No nos hemos atrevido a decir la verdad. España, lamentablemente, ha estado determinada por la violencia terrorista durante muchas décadas. Utilizo el calificativo «determinada», no solo «amenazada» por la violencia, que es el caso de la mayoría de las sociedades occidentales.

Hemos pasado de la fuerza brutal de la violencia a la fuerza sofisticada y retorcida de la mentira, a través de un singular proceso. La mentira en esta última etapa de nuestra historia española no solo es circunstancial y episódica, sino que se ha transformado en un proyecto en sí mismo. No nos gobierna un gobierno, valga la redundancia, ni una coalición, sino un proceso que ha impulsado el tránsito desde el crimen a la mentira. Alguien podrá afirmar que lo que hoy vivimos es el mal menor, pero este siempre consolida el mal, como nos lo recuerda la doctrina social de la Iglesia.

La colección arranca con el pensamiento del mejor diagnosticador de la crisis de civilización de Occidente, Joseph Ratzinger – Benedicto XVI, a la que me acabo de referir.

La selección de textos y el estudio introductorio de Ricardo Calleja Rovira me parecen extraordinarios, y constituyen la mejor explicación y justificación de la razón por la que hemos escogido este primer libro.

El papa Benedicto XVI ha dado siempre en el clavo no por casualidad, no solo por su inteligencia y sencillez, sino porque ha buscado siempre la verdad, y por ello, ha significado un contraste llamativo y vivo con la realidad de una mayoría de hombres públicos arrastrados y adaptados necesariamente a una moda dominante, cada vez más esclavos por ello de la opinión pública como primera condición para ganar elecciones y el poder.

Siempre supo encontrar la distancia y perspectiva suficiente de la realidad que solo te da la búsqueda de la verdad para que, de este modo, diagnosticara con pleno acierto la crisis de la persona, nuestra crisis de civilización.

El título *Vivir como si Dios existiera* expresa todo un cambio radical de actitud personal e institucional. Constituye el mejor recordatorio de que la causa entre las causas de la crisis de nuestra debilidad, y del tránsito en la mala dirección que vivimos, reside en la pérdida y falta de fe que nos ha presidido.

Su brillantez cuando se aproxima al ámbito público es la expresión de la síntesis, o si se quiere decir al revés, su síntesis es el mejor resumen de su brillantez y lucidez.

Una vez más, el papa Benedicto nos transmite una verdad, no un relato, en el inicio de este libro editado por Ricardo Calleja: «Una sociedad en la que Dios está ausente, —una sociedad que ya no le conoce y que le trata como si no existiera—, es una sociedad que pierde su criterio».

Jaime Mayor Oreja Presidente Instituto de Estudios Europeos San Pablo CEU

#### INTRODUCCIÓN

Una sociedad en la que Dios está ausente —una sociedad que ya no lo conoce y que lo trata como si no existiera— es una sociedad que pierde su criterio. En nuestros días se ha acuñado el lema de la «muerte de Dios». Se nos ha asegurado que se alcanza la libertad en una sociedad cuando Dios muere. Pero sucede al contrario: la muerte de Dios en una sociedad también significa el fin de la libertad porque lo que muere es el sentido que proporciona orientación. Y porque desaparece el criterio que nos señala la dirección correcta, enseñándonos a distinguir el bien del mal. La sociedad occidental es una sociedad en la que Dios está ausente en la esfera pública y no tiene nada que aportar. Y esa es la razón por la que es una sociedad en la que se pierde el criterio y la medida de lo humano. (...)

Después del final de la Segunda Guerra Mundial, en Alemania adoptamos nuestra Constitución con una declaración explícita de responsabilidad ante Dios, como guía última. Medio siglo después, ya no resultó posible — en la Constitución Europea — asumir la responsabilidad frente a Dios como criterio de medida. Veíamos a Dios como un tema partidista, propio de una facción pequeña, que no puede ser adoptado como criterio de medida para la comunidad en toda su complejidad. En esta decisión se refleja la situación de Occidente, donde Dios se ha convertido en un asunto privado exclusivo de una minoría.

La primera tarea que debe surgir ante las convulsiones morales de nuestro tiempo es precisamente recomenzar nosotros mismos a vivir de Dios, a volver nuestro rostro hacia él y a obedecerle. Sobre todo, debemos volver a aprender a reconocer a Dios como fundamento de nuestra vida, sin dejarlo de lado, como si fuera una palabra vacía

cualquiera. (...) El tema «Dios» nos resulta muy irreal, muy lejano de nuestras verdaderas ocupaciones. Y, sin embargo, todo cambia cuando ponemos a Dios por delante explícitamente, sin darlo por supuesto. Cuando no lo abandonamos como algo marginal, sino que lo reconocemos como centro de nuestro pensar, hablar y actuar¹.

Comienzo esta introducción con esta cita extraída de uno de los últimos textos publicados por Joseph Ratzinger, ya como papa emérito<sup>2</sup>. El contexto no puede ser más dramático: un diagnóstico de las causas de la crisis de los abusos sexuales a menores por parte del clero. Refleja y muestra la relevancia de una preocupación central en la obra de Joseph Ratzinger como teólogo y en su magisterio como papa: la centralidad de Dios para la persona y para la cultura. Resuena aquí el drama de una Europa que ha olvidado a Dios con la pretensión de abrir espacio al hombre.

Este libro reúne textos de Joseph Ratzinger/Benedicto XVI en torno a ese hilo conductor: su gran apuesta —a los creyentes y a los no creyentes— de vivir y organizar nuestra convivencia «como si Dios existiera». Nuestro autor está convencido de que nuestro mundo —y Europa en particular— sería mucho más razonable, justo y humano si partiéramos de esa hipótesis, en vez de partir de la presunción contraria: la de que sería mejor vivir «como si Dios no existiera», por respeto a la autonomía de cada uno y al pluralismo.

Los destinatarios del libro no son por tanto solo los creyentes, sino cualquier persona que se haga preguntas sobre el sentido de la existencia y los fundamentos de la vida común en paz, libertad y justicia; o que tenga interés por la visión cristiana que inspira la cultura europea o sienta curiosidad por conocerla mejor; o simplemente que valore la finura y erudición de uno de los intelectuales más importantes del último siglo. La apuesta central del libro que se compendia en el título es de hecho una propuesta dirigida explícitamente a los no creyentes. A la vez, como es natural, quienes

Benedicto XVI, «La Iglesia y los abusos sexuales», abril 2019.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Esta Introducción se acabó de escribir semanas antes del fallecimiento de Benedicto XVI el 31 de diciembre de 2022.

sí se consideran cristianos, aprenderán en estas páginas de Joseph Ratzinger a afrontar los grandes interrogantes de nuestra época con rigor, honestidad y lucidez.

Mi selección no se limita a los textos que se centran explícitamente en el tema de la cultura europea (que ya han sido editados conjuntamente en otras ocasiones), o en el diagnóstico histórico, cultural o sociológico de la civilización occidental. Ofrecemos aquí un compendio de textos en torno a varios de los temas principales de la obra de Ratzinger/Benedicto XVI en lo que tiene de propuesta sobre cómo vivir —individual y comunitariamente—, siempre girando en torno al eje central ya mencionado: Dios.

Frente a otros compendios ya publicados que se centran en las cuestiones políticas y culturales, algo específico de este libro es que comienza por abordar las cuestiones más existenciales: los temas del deseo, y las heridas del sufrimiento y la belleza. Continúa con las preguntas sobre el amor y la verdad, que son centrales en la obra de nuestro autor, y en las que muestra su relevancia no solo personal, sino también pública. Solo entonces se plantea la cuestión de la fe en Dios y su aportación a la vida humana. Y entonces cabe preguntarse de modo más concreto: ¿qué significa vivir como si Dios existiera? Y abordar la cuestión de los fundamentos morales y culturales —las raíces— de la cultura europea. Por último, aportamos como epílogo unas palabras proféticas, sobre el modo en que los cristianos — reducidos numéricamente a una minoría pueden contribuir a devolver a la sociedad la centralidad de Dios. A esto, he añadido como apéndice una breve reflexión sobre el significado espiritual y moral de la renuncia al pontificado.

Toda selección es una dolorosa exclusión. Y, a la vez, comporta un ejercicio de interpretación y de traducción, que tiene sus riesgos. Ambos peligros se aminorarían si el lector de este compendio procediera a leer directa y extensamente la obra de Ratzinger. Espero que así sea. Y que al hacerlo puedan confirmar que —más allá de los lógicos matices y desacuerdos en la elección de este o aquel pasaje— mi trabajo resulte fiel al espíritu e intencionalidad última del autor. En caso contrario, me consuela que al menos servirá de

testimonio de cómo la propuesta de Ratzinger sirve de acicate a empeños personales e imperfectos de comprender y explicar mejor la novedad perenne del cristianismo.

#### El elefante pontificio en la habitación europea

Después de incitar a la lectura — a poder ser, lineal y completa — de este volumen, me propongo dar algunas pinceladas sobre la persona y el pensamiento de nuestro autor, que la hagan más provechosa. Renuncio expresamente a la instrumentalización de Joseph Ratzinger al servicio de una agenda política o cultural concreta. El propósito de este libro no es otro que *hacer pensar*, tomando en serio lo que aporta el anuncio cristiano y su riquísima tradición intelectual. En concreto, se trata de hacer pensar sobre el fundamento y el futuro de la cultura europea.

Pero antes de proceder con ese plan, hemos de contestar a la pregunta más inmediata, no sea que perdamos desde el principio a algunos lectores: ¿Qué tiene que decirnos un teólogo —¡un papa!— sobre la cultura europea?

Como ha explicado Dalmacio Negro, el giro moderno hacia la cultura secularizada lo marcan tres conocidas citas, que aconsejarían silenciar una voz semejante. La primera es la propuesta —ya mencionada— de Hugo Grocio de considerar la ley natural «etsi Deus non daretur». Un giro racionalista que apela a la razón y a la naturaleza como fuentes suficientes incluso si Dios no existiera para fundar la moral y la convivencia humana, frente a la concepción agustiniana de la ley natural como participación en la ley eterna de Dios.

La segunda es la famosa aseveración de Thomas Hobbes en su Leviatán, que se suele citar también en su versión latina: «Auctoritas, non veritas, facit legem» (es la autoridad y no la verdad lo que constituye la ley). También aquí el telón de fondo del giro voluntarista es la gran tradición cristiana, que define en las páginas de santo Tomás de Aquino la ley como una «ordenación de la razón para el bien común promulgada por quien tiene la autoridad sobre la comunidad».



«Este libro reúne textos de Joseph Ratzinger/Benedicto XVI en torno a un hilo conductor: su gran apuesta de vivir y organizar nuestra convivencia 'como si Dios existiera'. Nuestro autor está convencido de que nuestro mundo —y Europa en particular— sería mucho más razonable, justo y humano si partiéramos de esa hipótesis, en vez de partir de la presunción contraria: la de que sería mejor vivir 'como si Dios no existiera', por respeto a la autonomía de cada uno y al pluralismo.

El propósito de este libro no es otro que *hacer pensar*, tomando en serio lo que aporta el anuncio cristiano y su riquísima tradición intelectual. En concreto, se trata de hacer pensar sobre el fundamento y el futuro de la cultura europea.

Los destinatarios del libro no son por tanto solo los creyentes, sino cualquier persona que se haga preguntas sobre el sentido de la existencia y los fundamentos de la vida común en paz, libertad y justicia; o que tenga interés por la visión cristiana que inspira la cultura europea o sienta curiosidad por conocerla mejor; o simplemente que valore la finura y erudición de uno de los intelectuales más importantes del último siglo. Quienes sí se consideran cristianos, aprenderán en estas páginas de Joseph Ratzinger a afrontar los grandes interrogantes de nuestra época con rigor, honestidad y lucidez».

-Ricardo Calleja

## VIVIR COMO SI DIOS FXISTIFRA

Depósito Legal: M-1799-2023



