
Las pruebas de la existencia de Dios en la filosofía

ENRICO BERTI

LA
S P

RU
EB

AS
 DE

 LA
 EX

IST
EN

CIA
 DE

 DI
OS

 EN
 LA

 FI
LO

SO
FÍA

EN
RIC

O B
ER

TI
FI

LO
S

O
FÍ

A

LAS PRUEBAS
DE LA EXISTENCIA

DE DIOS EN LA
FILOSOFÍA





Enrico Berti

Las pruebas de la 
existencia de Dios 
en la filosofía

Nota de Luca Grecchi

Prólogo de Alejandro G. Vigo

Traducción de Stefano Cazzanelli



Título en idioma original: Le prove dell’esistenza di Dio nella filosofia

© 2022 Editrice Morcelliana, Via Gabriele Rosa, 71 - 25121 Brescia
© Ediciones Encuentro S.A., Madrid 2026
Prólogo de Alejandro G. Vigo
Traducción de Stefano Cazzanelli

Queda prohibida, salvo excepción prevista en la ley, cualquier forma de reproducción, 
distribución, comunicación pública y transformación de esta obra sin contar con la autorización 
de los titulares de la propiedad intelectual. La infracción de los derechos mencionados puede 
ser constitutiva de delito contra la propiedad intelectual (arts. 270 y ss. del Código Penal). El 
Centro Español de Derechos Reprográficos (www.cedro.org) vela por el respeto de los citados 
derechos.

Colección Nuevo Ensayo, nº 181

Fotocomposición: Encuentro-Madrid
Impresión: Cofás-Madrid
ISBN: 978-84-1339-262-2
Depósito Legal: M-100-2026
Printed in Spain

Para cualquier información sobre las obras publicadas o en programa
y para propuestas de nuevas publicaciones, dirigirse a:

Redacción de Ediciones Encuentro
Conde de Aranda 20, bajo B - 28001 Madrid - Tel. 915322607
www.edicionesencuentro.com - info@edicionesencuentro.com



5

ÍNDICE

Prólogo............................................................................................... 7

LAS PRUEBAS DE LA EXISTENCIA 
DE DIOS EN LA FILOSOFÍA

Advertencia...................................................................................... 15

I. Aristóteles..................................................................................... 21

II. Anselmo de Canterbury............................................................ 31

III. Tomás de Aquino..................................................................... 41

IV. Descartes.................................................................................... 63

V. Leibniz......................................................................................... 73

VI. Hume......................................................................................... 79

VII. Kant.......................................................................................... 83

VIII. Hegel....................................................................................... 91

IX. La filosofía italiana del siglo XX............................................. 97

Apéndice......................................................................................... 109

Nota................................................................................................ 113

Índice de nombres......................................................................... 115





7

PRÓLOGO

Enrico Berti (Valeggio sul Mincio 1935 - Padua 2022) fue, sin 
lugar a duda, uno de los mejores y más completos aristotelistas 
de la segunda mitad del siglo XX, si es que no el mejor y el más 
completo. Nacido en Valeggio sul Mincio en la provincia de Ve-
rona, Berti estudió filosofía en la Universidad de Padua, donde se 
graduó en 1957 y fue profesor asistente entre 1961 y 1964. Entre 
1965 y 1969 enseñó en la Universidad de Perugia y en 1971 regresó 
a la Universidad de Padua, en la cual se desempeñó hasta su retiro 
en 2009 y fue nombrado profesor emérito en 2010.

No es posible dar aquí una idea siquiera aproximada de la 
vastísima actividad de Berti como docente universitario, como 
referente de la filosofía académica europea y como investigador 
especializado. El listado de sus publicaciones es verdaderamente 
impresionante, no sólo por su amplísimo número, sino también 
por su extraordinaria calidad. Su influencia en la investigación es-
pecializada ha sido enorme y su nombre es, hasta el día de hoy, 
una referencia obligada en los estudios aristotélicos. Pero Berti 
fue, además, un pensador de su propio tiempo, preocupado por 
la situación del mundo contemporáneo, a la que intentaba com-
prender mejor, a la luz de lo que, a su juicio, era la herencia siem-
pre vigente del pensamiento clásico occidental. Por lo mismo, 



8 ~ Las pruebas de la existencia de Dios en la filosofía

su aristotelismo, si es que se lo puede llamar así, era ajeno a toda 
pretensión dogmática y a todo falso tradicionalismo.

Berti descubrió a Aristóteles a través de su maestro Marino 
Gentile (1906-1991), el fundador de la llamada «Escuela neoaristo-
télica de Padua». Inicialmente, el interés de Berti se concentraba en 
el debate contemporáneo en torno a la viabilidad de la metafísica 
tradicional y en la cuestión relativa a las relaciones entre la filosofía 
y la fe cristiana. El consejo de Gentile lo condujo hasta Aristóteles, 
el pensador que iba a ocupar el centro del interés, a lo largo de toda 
extensa su carrera. Dado su propio trasfondo, Berti se aproximó 
primero a la filosofía teórica de Aristóteles y, especialmente, a su 
metafísica. Poco a poco, sin embargo, su interés se fue desplazan-
do hacia el Aristóteles práctico, que se hizo dominante en los años 
80. Hacia el cambio de siglo se observa, por último, un retorno a 
las fuentes, cuya magnífica culminación se encuentra en la edición 
bilingüe anotada de la Metafísica, publicada en 20171.

En el marco de ese retorno a las inquietudes metafísicas de los 
comienzos se inscriben también algunos cursos ocasionales2, entre 
los cuales destaca especialmente el que se incluye en este volumen, 
impartido en 2009 y dedicado a las pruebas de la existencia de Dios 
elaboradas en la historia de la filosofía occidental. Lo que Berti 
ofrece aquí, con la sobriedad de estilo que siempre lo distinguió, 
es fundamentalmente una discusión de los argumentos ofrecidos 

1	  Aristotele, Metafisica, con testo greco a fronte, traduzione, introduzione 
e note di E. Berti, Bari – Roma 2017. Una explicación de la necesidad de esta 
nueva traducción, a la luz del estado actual de la discusión sobre la tradición 
manuscrita, y de la hipótesis interpretativa en la que se apoya el trabajo realizado 
se encuentra en E. Berti, Tradurre la «Metafisica» di Aristotele, Gianico 2017. En 
un curso impartido en 2005, con ocasión de la concesión del Premio Internacional 
de Filosofía «Antonio Jannone» (Pontificia Universidad de la Santa Cruz, 
Roma), Berti ya había ofrecido una interpretación de conjunto de la obra, que 
fue publicada poco después en el volumen titulado Struttura e significato della 
«Metafisica» di Aristotele, Roma 2006.

2	  Véase, por ejemplo, E. Berti, Ser y tiempo en Aristóteles, Buenos Aires 
2010, que recoge un curso impartido en la Universidad Católica de Santa Fe, 
Santa Fe, Argentina, en 2008.



Prólogo ~ 9

por una serie de grandes pensadores, que abarca desde Aristóteles 
hasta Leibniz, pasando por san Anselmo, santo Tomás y Descartes. 
El tratamiento de estos argumentos tradicionales se complementa 
con una revisión de las críticas formuladas por Hume y Kant, y 
también de la réplica de Hegel a la crítica kantiana. A modo de 
cierre, Berti incluye también una consideración de los aportes rea-
lizados, en el contexto de la filosofía italiana del siglo XX, por los 
representantes de la «Escuela neoescolástica de Milán» y la «Es-
cuela neoaristotélica de Padua», de la que él mismo se consideraba 
un continuador. No tiene mayor sentido abundar aquí en el detalle 
de la exposición de Berti, pues su claridad didáctica, verdadera-
mente magistral, hace innecesario el recurso a todo auxilio inter-
pretativo adicional. Me limito, pues, a unas pocas indicaciones más 
generales, que ayuden a comprender un poco mejor el modo en el 
que Berti aborda la materia tratada en el curso.

Una primera indicación tiene que ver con el tema mismo, las 
pruebas filosóficas de la existencia de Dios, y con el modo en el 
que Berti se sitúa frente a él. En la breve «Advertencia» antepues-
ta al texto del curso, Berti explica que nunca había abordado el 
asunto de modo independiente en sus más de cuarenta años de 
carrera docente. Aceptó dictar el curso, sobre todo, por su deseo 
de corresponder a la invitación del profesor Giovanni Ventimi-
glia, pero comprendió, al mismo tiempo, que el curso le ofrecía 
también la posibilidad de una reflexión personal. Esta actitud que 
combina sutilmente distancia y proximidad respecto del tema a 
tratar se complementa con una advertencia concerniente a su 
verdadero alcance. En tal sentido, Berti se preocupa por disipar, 
desde el comienzo mismo, lo que considera un lamentable malen-
tendido, compartido a menudo por apologetas y detractores. Tal 
malentendido consiste en la suposición de que las pruebas filosó-
ficas de la existencia de Dios apuntarían al objetivo de «suscitar» 
la fe en una determinada religión, en particular, la religión cris-
tiana. Por el contrario, Berti subraya que, desde el punto de vista 



10 ~ Las pruebas de la existencia de Dios en la filosofía

estrictamente filosófico, ese no puede ser el propósito de dichas 
pruebas. Si se espera poder rescatar su valor filosófico, ellas deben 
verse como lo que propiamente son: intentos de esclarecimiento 
que se enmarcan en una indagación puramente racional, sin estar al 
servicio de una finalidad extrínseca. Berti —que siempre se declaró 
creyente católico, aunque sin considerarse un «filósofo católico», 
en el sentido que suele darse a esa expresión— cree que la relación 
entre las pruebas filosóficas de la existencia de Dios y la fe debe en-
tenderse de un modo diferente, mucho menos pretencioso. Se trata 
de pruebas que no pretenden «suscitar» la fe, ni podrían hacerlo, 
aunque ocasionalmente hayan podido contribuir a que algunas 
personas den ese paso crucial que las convierte en creyentes. Más 
bien, su rendimiento se agota, piensa Berti, en que hacen posible la 
fe, desde el punto de vista que corresponde al ejercicio de la razón, 
a saber: en la medida en que abren un espacio de comprensión si-
tuado más allá de los límites infranqueables que pretenden estable-
cer aquellas filosofías que sancionan una clausura de la razón en la 
inmanencia. En tal sentido, y de modo completamente consecuen-
te, Berti subraya también la imposibilidad de degradar la fe al ran-
go de una mera conclusión que se alcanza por vía demostrativa: la 
fe no puede ser, a su juicio, sino una «elección», vale decir, un acto 
libre, que, en último término, estaría fundado en la confianza que 
se deposita en ciertos testigos. Como él mismo lo aclara,  Berti no 
se considera teólogo, de modo no habla en esa calidad. No debería 
llamar demasiado la atención, por tanto, que, en su caracterización 
de la fe, no acuda tampoco a la noción de «don», tal como se la 
suele emplear en el discurso teológico.

Respecto de las pruebas mismas consideradas en el curso, Ber-
ti cree que se trata de argumentaciones imperfectas, cuyo valor 
probatorio se ve relativizado por la incidencia de factores contex-
tuales de carácter histórico, cultural y científico, además de la oca-
sional presencia de determinados errores lógicos. En todo caso, 
consideradas como episodios o capítulos dentro de una suerte de 



Prólogo ~ 11

trama argumentativa unitaria, que se extiende a lo largo de toda 
la historia del pensamiento metafísico, estas pruebas adquieren 
un valor adicional, que explica también su persistente interés: dan 
testimonio de la conciencia de la fundamental «problematicidad» 
del mundo empírico, de su insuficiencia autoexplicativa, que hace 
necesario el recurso a un fundamento último de carácter absoluto. 
Es aquí donde se advierte hasta qué punto el tratamiento de los 
aportes de la «Escuela neoristotélica de Padua», ofrecido en el úl-
timo capítulo, proporciona la clave de lectura de toda la discusión 
precedente. En efecto, Berti ve en la «innegable problematicidad 
del mundo», puesta de relieve por su maestro Gentile, el punto de 
referencia último de todo genuino preguntar filosófico.

Siguiendo la huella de Gentile, el propio Berti intentó desarro-
llar lo que solía llamar una «metafísica humilde»: una metafísica 
que sabe de sus propias limitaciones, que se hace cargo del esta-
do actual de la ciencia, y que, por lo mismo, no busca ya demos-
trar nada de modo definitivo. Más bien, se contenta con mantener 
siempre abierta la posibilidad de su propio preguntar y se limita, 
entonces, a refutar dialécticamente las pretensiones dogmáticas de 
las concepciones que se arrogan, de modo ilegítimo, la potestad de 
cancelar, de una vez y para siempre, dicha posibilidad3. Probable-
mente, a ciertos oídos esta caracterización de la que otrora fue la 
«ciencia primera» pueda sonar inaceptablemente cercana a Kant, 
un autor por el que Berti, ciertamente, no mostraba mayor simpa-
tía, y que no forma parte de sus propios puntos de partida. Que 
Berti haya podido llegar a tal caracterización a través de una re-
flexión serena y profunda, aquilatada a lo largo de largas décadas, 
sobre las posibilidades que Aristóteles abre todavía al pensamiento 
contemporáneo es, pienso, una lección sobre la cual convendría 
detenerse a meditar con la misma serenidad de espíritu que Berti 

3	  Para el desarrollo de estas ideas, véase E. Berti, Introduzione alla 
metafisica, Novara 2006 (= Torino 1993), esp. cap. III.



12 ~ Las pruebas de la existencia de Dios en la filosofía

puso de manifiesto a lo largo de extensa y brillante su carrera. Esa 
sería, tal vez, la mejor manera de intentar hacer justicia a su impre-
sionante legado.

Alejandro G. Vigo



LAS PRUEBAS DE LA EXISTENCIA 
DE DIOS EN LA FILOSOFÍA





15

ADVERTENCIA

El presente escrito tiene su origen en un curso que impartí en 
2009 en la Facultad de Teología de Lugano1. Agradezco sincera-
mente a mi amigo Luca Grecchi su rigurosa y, en general, muy fiel 
transcripción, a partir de la cual, tras una revisión por mi parte, se 
ha elaborado este texto.

El curso estaba dirigido a estudiantes del primer ciclo de Fi-
losofía y de Teología, algunos de los cuales provenían de escuelas 
donde se enseñaba filosofía, mientras que otros se habían formado 
en centros donde esta disciplina estaba completamente ausente. 
Esta diversidad me llevó, en muchos casos, a adoptar un nivel in-
troductorio, por lo que el resultado quizá no esté a la altura de los 
especialistas en filosofía, a quienes —si llegaran a leerme— pido 
indulgencia por las posibles simplificaciones o carencias.

En mi larga trayectoria como docente universitario —más de 
40 años— nunca antes me había tocado impartir un curso sobre 
las pruebas de la existencia de Dios: un tema que, en la segunda 
mitad del siglo XX, no estaba precisamente «de moda» y que, en 
todo caso, suele resultar más afín a profesores de universidades 

1	 Se puede ver y escuchar la versión original en el sitio de la Cattedra Rosmini:
https://www.rosminiinstitute.it/confronti/tomismo/le-prove-dellesistenza-

di-dio-nella-filosofia-classica/.



16 ~ Las pruebas de la existencia de Dios en la filosofía

eclesiásticas o con una orientación religiosa más explícita que la 
mía. Sin embargo, ante la petición expresa de una Facultad de Teo-
logía tan reconocida como la de Lugano —y en particular del di-
rector del Instituto de Filosofía Aplicada, el profesor Giovanni 
Ventimiglia— consideré justo aceptar la propuesta y convertir ese 
curso en una ocasión también de reflexión personal.

Quisiera, sin embargo, despejar desde el principio un malen-
tendido —por desgracia muy extendido— que dificulta una dis-
cusión filosófica serena sobre este tema. Muchos creen que las 
llamadas pruebas de la existencia de Dios —consideradas como 
tales, naturalmente, solo por quienes las han formulado o aceptado 
como válidas— tienen por finalidad suscitar la fe en una religión, 
particularmente en la cristiana. Esta opinión está presente tanto 
en filósofos no creyentes, que atribuyen a tales pruebas una in-
tención apologética y, por ello, descartan a priori su validez, como 
en filósofos creyentes —o incluso en creyentes no filósofos—que, 
remitiéndose por lo general a experiencias personales, consideran 
que esas pruebas no sirven para suscitar la fe, la cual tiene orígenes 
y motivaciones de muy distinta índole.

Ahora bien, al margen de que en ciertos casos concretos —pien-
so en algunas trayectorias personales— las pruebas hayan podido 
contribuir también a suscitar la fe, desde un punto de vista estric-
tamente filosófico debe reconocerse que ese no es, en absoluto, 
su propósito. Se trata, como muestra con claridad la historia de la 
filosofía —cuando se la conoce de verdad—, de argumentaciones 
filosóficas que merecen ser comprendidas en su formulación ge-
nuina y discutidas sin prejuicios ni intenciones particulares, por-
que forman parte de la auténtica filosofía.

Lo que sí me siento en condiciones de afirmar es que, si las 
pruebas de la existencia de Dios guardan alguna relación con la 
fe religiosa, esa relación no consiste en suscitar la fe, sino en abrir 
un espacio que la haga posible —posible, no obligada ni necesa-
ria—. Esto no significa, por supuesto, que quien no conozca tales 



Advertencia ~ 17

pruebas, o no las acepte, no pueda tener una fe religiosa auténtica. 
Significa, más bien, que quien posee una fe religiosa —especial-
mente la fe que exigen las grandes religiones monoteístas (judaís-
mo, cristianismo e islam)— reconoce al menos implícitamente que 
la existencia de Dios, es decir, de un Absoluto trascendente, no es 
imposible, sino que está presupuesta por la propia fe. Y por tanto, 
no puede aceptarse una filosofía de tipo inmanentista que excluya 
tal existencia.

La fe religiosa, en mi modesta opinión (pues no soy teólogo), es 
una elección: la decisión de confiar en determinados testigos. Es-
tos pueden ser los profetas, en el caso del judaísmo; los apóstoles y 
los evangelistas —es decir, las primeras comunidades cristianas— 
en el caso del cristianismo; o Mahoma y los autores del Corán en 
el islam. Tener fe, a mi juicio, significa confiar, y esa confianza 
debe ser fruto de una decisión libre. Ahora bien, si se profesa una 
filosofía que excluye a priori la credibilidad de lo que afirman esos 
testigos —por considerarlo irracional, es decir, absurdo—, enton-
ces no es posible confiar en ellos, es decir, no se puede tener fe. 
Esto significa que no se es libre de decidir si confiar o no, no se 
tiene la libertad de creer. Para tener la libertad de creer, es necesa-
rio rechazar ese tipo de filosofía y adoptar otra de signo opuesto, 
una que admita la posibilidad de la trascendencia, contando na-
turalmente con las razones filosóficas que permitan hacerlo. Las 
llamadas pruebas de la existencia de Dios, por tanto, sirven —si 
se aceptan— para otorgar esa libertad. A partir de ahí, cada cual 
decidirá, precisamente con libertad, si creer o no creer, según los 
motivos de credibilidad que, a su juicio, le presenten los testigos.

Naturalmente, este discurso concierne a quien es filósofo, es 
decir, a quien está interesado en saber, en última instancia, cómo 
están realmente las cosas en lo que respecta a aquello que más 
afecta a nuestra vida: las llamadas «causas primeras», que también 
pueden llamarse los «porqués últimos». De hecho —diría incluso, 
afortunadamente— no todos son filósofos; es más, en proporción 



18 ~ Las pruebas de la existencia de Dios en la filosofía

al conjunto de los seres humanos, lo son poquísimos (aunque 
también podría pensarse que ya son demasiados). Por tanto, el 
discurso sobre las pruebas de la existencia de Dios interesa solo a 
los filósofos, mientras que todos los demás seres humanos pueden 
vivir perfectamente bien sin interesarse por él. Sin embargo, quien 
posea siquiera una mínima inclinación filosófica, no puede —en 
mi opinión— dejar de interesarse por él, aunque solo sea un poco.

Con ello no pretendo, hipócritamente, sustraerme a la pregunta 
—del todo natural en un lector de este escrito— de si yo, personal-
mente, considero válidas las llamadas pruebas de la existencia de 
Dios. A esa pregunta respondo que veo en las pruebas formuladas 
a lo largo de la historia otras tantas formulaciones imperfectas de 
una única gran argumentación, en la que, a mi juicio, puede resu-
mirse toda la filosofía, o al menos aquella que Aristóteles llamaba 
«filosofía primera», es decir, la metafísica. Tales formulaciones son 
imperfectas por razones históricas: fueron expresadas en una de-
terminada época, en un determinado lugar, con un determinado 
lenguaje, dentro de una determinada cultura, en relación con un 
determinado tipo de ciencia: todos ellos son factores histórica-
mente condicionantes. Además, pueden ser imperfectas por razo-
nes personales, es decir, por defectos del autor, por errores lógicos, 
por desconocimiento de nociones científicas o por cualquier otro 
motivo.

Sin embargo, la argumentación de la que las pruebas de la exis-
tencia de Dios son formulaciones imperfectas es aquella que re-
conoce la total problematicidad del mundo de la experiencia, es 
decir, su insuficiencia para explicarse enteramente por sí mismo. 
Reconoce, en otras palabras, que no vivimos en un universo cerra-
do sobre sí mismo —por muy infinito que sea—, es decir, en un 
mundo sin ninguna apertura hacia el exterior, sin resquicio algu-
no, sin ninguna relación con algo distinto, con algo otro, con algo 
precisamente trascendente, necesario y suficiente para explicar la 
existencia, la persistencia y el funcionamiento de este mundo. Esa 



Advertencia ~ 19

problematicidad, como se afirma en la última de las lecciones aquí 
presentadas, es improblematizable, es decir, innegable, porque 
problematizarla —ponerla en cuestión— no sería sino reproducir-
la, del mismo modo que la duda cartesiana es indudable, porque 
dudar de ella sería, precisamente, repetirla.

En esa problematicidad consiste la filosofía. No se trata solo 
de una característica del universo que nos rodea —es decir, del 
mundo de nuestra experiencia—, sino también de una actitud que 
nosotros asumimos, o de una condición en la que nos colocamos, 
si queremos ser filósofos. Es, en otras palabras, el preguntar: «un 
preguntar por todo que es todo preguntar». Ciertamente, no es 
obligatorio ser filósofo; se puede prescindir perfectamente de ello, 
y la mayor parte de los hombres siempre ha prescindido y siempre 
prescindirá de la filosofía. Pero quien está tocado por ese gusano, 
o por esa enfermedad, que es la filosofía, no puede dejar de pro-
blematizar, es decir, de preguntar. Y si pregunta de verdad, sin-
ceramente —no por pose ni por exhibicionismo, no por el gusto 
de mostrarse escéptico o crítico, sino porque desea realmente una 
respuesta—, no puede evitar entrar en alguna relación también con 
las llamadas pruebas de la existencia de Dios.

He referido estas lecciones, en el título del curso, a la «filosofía 
clásica», entendiendo por esta expresión las posiciones de algunos 
grandes filósofos cuyo pensamiento sigue siendo objeto de discu-
sión, así como las críticas que otros grandes filósofos han dirigido 
a dichas posiciones, críticas que también siguen presentes hoy en 
el debate filosófico contemporáneo. Además, he examinado otras 
dos posiciones —o corrientes— de la filosofía del siglo XX que se 
remiten a la tradición clásica, limitando mi atención al ámbito ita-
liano por evidentes razones de economía espacio-temporal. A fin 
de cuentas, hablaba en una universidad de la Suiza italiana, en ita-
liano, ante oyentes no italianos pero todos italófonos. Con todo, 
el discurso podría ampliarse a toda la filosofía contemporánea, de 
todos los países del mundo.





21

I. ARISTÓTELES

Este curso abordará las pruebas de la existencia de Dios tal 
como han sido desarrolladas por algunos grandes filósofos de la 
tradición occidental. En primer lugar, examinaremos a tres gran-
des autores clásicos: Aristóteles, Anselmo de Canterbury y Tomás 
de Aquino. A continuación, trataremos la versión moderna de di-
chas pruebas en autores como Descartes, Leibniz, Kant y Hegel. 
Finalmente, analizaremos cómo este problema fue tratado en el 
siglo XX por aquellas corrientes filosóficas que más se inspira-
ron en la tradición clásica, es decir, la escuela milanesa de filosofía 
neoescolástica y la escuela paduana de metafísica clásica.

Antes de entrar en materia, conviene aclarar por qué el curso 
comienza precisamente con Aristóteles, quien nunca se propuso 
—al menos de manera explícita— ofrecer pruebas de la existencia 
de Dios. La razón es que los filósofos de la Escolástica, que sí se 
plantearon explícitamente ese objetivo con fines apologéticos, re-
currieron con frecuencia a estrategias argumentativas basadas en 
las pruebas elaboradas por el Estagirita.

Conviene aclarar desde el principio que, al igual que en el caso 
de Platón, el concepto de «Dios» que tenía Aristóteles era muy dis-
tinto del que más tarde adoptarán las grandes religiones monoteístas 
(judaísmo, cristianismo e islam). Aristóteles, como todos los grie-
gos antiguos, era en efecto politeísta: creía en una multiplicidad de 



22 ~ Las pruebas de la existencia de Dios en la filosofía

dioses que no eran absolutos, ni creadores, ni omnipotentes. Para 
Aristóteles, como para todos los antiguos griegos, los dioses eran 
seres animados —es decir, dotados de alma—, inmortales (lo que los 
diferenciaba de los humanos, llamados por ello mortales) y felices 
(a diferencia de los hombres, que son generalmente infelices). En 
cuanto inmortales, los dioses eran superiores a los hombres, y por 
eso nunca se dejaban ver por ellos, salvo en circunstancias excep-
cionales, como se narra, por ejemplo, en los poemas homéricos. Sin 
embargo, casi ningún griego —el caso de Teodoro el Ateo, así lla-
mado precisamente por su negación de los dioses, causó gran escán-
dalo— dudaba de la existencia de los dioses, seres cuya existencia, 
para los griegos, no necesitaba ser demostrada. El problema de la 
demostración de la existencia de Dios surge, en efecto, solo cuando 
nace la duda sobre su existencia; solo a partir de ahí surgen las de-
mostraciones, las pruebas. Ahora bien, la duda nace a su vez cuando 
el ateísmo comienza a difundirse en el seno de una civilización.

Una vez aclarado el marco religioso en que se desenvolvía Aris-
tóteles, podemos pasar al examen de los argumentos que él elaboró 
y que fueron utilizados por la teología cristiana —y, antes aún, 
por la teología musulmana— para demostrar la existencia de Dios. 
Los textos en los que el Estagirita expone estos argumentos son 
el libro VIII de la Física (capítulos 4 y 5) y el libro XII (capítulo 
6) de la Metafísica. El argumento desarrollado en la Física se si-
túa en el contexto de una investigación sobre la causa primera del 
movimiento, es decir, la llamada causa motriz primera. Parte de 
una afirmación que vale casi como un principio: «todo lo que se 
mueve es movido por algo». El movimiento, por tanto, requiere 
una explicación, o lo que es lo mismo, una causa. En otras pala-
bras, el movimiento suscita la pregunta por el porqué: ¿por qué 
algo se mueve? Esta pregunta abarca no solo el movimiento espa-
cial, sino cualquier otro tipo de movimiento, es decir, de cambio: 
alteración, crecimiento y disminución, generación y corrupción. 
Según Aristóteles, lo que se mueve no puede ser causa de su propio 



Aristóteles ~ 23

movimiento, sino que debe tener la causa de su movimiento en 
algo distinto. Ahora bien, si ese algo también se mueve, deberá a su 
vez haber sido movido por otra cosa, y así sucesivamente.

Aristóteles, sin embargo, afirma que no se puede retroceder has-
ta el infinito en la serie de las causas motrices, porque en ese caso el 
movimiento nunca llegaría a ser explicado. Es necesario, por tanto, 
remontarse a una causa primera, la cual no puede tener la causa de 
su movimiento en algo distinto de sí, sino que debe tenerla en sí mis-
ma; es decir, debe ser «automoviente» (autokinêton). No obstante, 
Aristóteles descarta la posibilidad de que esa causa sea completa-
mente automoviente. Si el movimiento se concibe, como él mismo 
lo hace, como el paso de la potencia al acto, entonces una cosa, para 
ser movida, debería estar en potencia, y para mover, debería estar ya 
en acto. Por tanto, si admitiéramos que esta primera causa motriz es 
automoviente, tendríamos que aceptar también que está, al mismo 
tiempo y respecto al mismo movimiento, tanto en acto como en po-
tencia, lo que contradiría el principio de no contradicción. Por eso 
Aristóteles concluye que la primera causa motriz debe ser inmóvil, 
y en virtud de ello se la llama «motor inmóvil».

Reproduzco a continuación los pasajes de la Física de los que se 
desprende el argumento expuesto anteriormente:

Si todo lo que está en movimiento tiene que ser movido por 
algo, y si lo que mueve tiene que ser movido a su vez por otra cosa o 
no, y si es movido por otra cosa movida tendrá que haber un primer 
moviente que no sea movido por otra cosa, mientras que si éste es 
el primer moviente no tendrá necesidad de un moviente intermedio 
que sea también movido (pues es imposible que haya una serie infi-
nita de movientes movidos por otro, ya que en una serie infinita no 
hay nada que sea primero); por lo tanto, si toda cosa en movimiento 
es movida por algo, y si lo que primero mueve también es movido, 
aunque no por otra cosa, entonces tiene que moverse por sí mismo1.

1	  Aristóteles, Física, traducción de G. R. de Echandía, Gredos, Madrid 
1995, pp. 445-446 (VIII, 5, 256a13-256a22).



24 ~ Las pruebas de la existencia de Dios en la filosofía

Pues bien, todo lo que está en movimiento tiene que ser divisible 
en partes siempre divisibles [...]. Es imposible, entonces, que lo que 
se mueve a sí mismo se mueva a sí mismo en su integridad; porque, 
si así fuera, al ser específicamente uno e indivisible sería desplazado 
en su totalidad y desplazaría con el mismo desplazamiento, y se-
ría alterado y alteraría, y por lo tanto enseñaría y a la vez recibiría 
enseñanza, curaría y sería curado con la misma curación. Hemos 
establecido, además, que es movido lo que es movible; pero lo que 
es movible no está actualmente en movimiento, sino solo potencial-
mente, y lo potencial se encamina hacia su actualidad. Por otra parte, 
el movimiento es la actualidad incompleta de lo movible. El movien-
te, en cambio, está ya en acto; por ejemplo, lo que calienta es algo 
ya caliente y, en general, lo que genera una forma ya la posee. Por lo 
tanto, una misma cosa y bajo el mismo respecto podría ser a la vez 
caliente y no caliente2.

Es evidente, entonces, después de lo que se ha dicho, que el pri-
mer moviente es inmóvil. Porque, tanto si la serie de lo movido que 
es movido por otro se detiene inmediatamente en algo que es prime-
ro e inmóvil, como si conduce a una cosa que se mueve y se detiene 
a sí misma, en ambos casos se sigue que en todas las cosas movidas el 
primer moviente es inmóvil3.

Para comprender mejor esta argumentación, es necesario te-
ner presente también la concepción antigua del universo. Para los 
griegos —y en particular para Platón— el universo era como una 
inmensa esfera, denominada «Cielo de las estrellas fijas», con otra 
esfera en su centro: la Tierra. Se trata, para decirlo con Thomas 
Kuhn, del modelo del «universo de dos esferas». Según las teorías 
predominantes en la Antigüedad, la Tierra permanecía inmóvil, 
mientras que el Cielo giraba a su alrededor con un movimiento 
circular. Para Aristóteles, todos los estados de la Tierra dependen 
de algún modo del movimiento del Cielo y, por tanto, del movi-
miento del Sol, que provoca el calor y el frío, determina las estacio-
nes, marca el paso de los días, hace posible la vida de los animales 

2	  Ib., pp. 450-451 (VIII, 5, 257a33-257b11).
3	  Ib., p. 454 (VIII, 5, 258b4-258b9).



Aristóteles ~ 25

y, en general, es causa de todo lo que vive. La causa primera del 
movimiento, el motor inmóvil, es entonces aquello que mueve el 
Cielo y, a través de él, mueve todo cuanto existe en el universo. De 
forma directa o indirecta, el motor inmóvil lo mueve todo, pero 
estamos aún lejos de la idea de un Dios creador.

Por lo demás, Aristóteles en la Física ni siquiera afirma que 
exista un solo Dios; de hecho, sostiene que podría haber varios 
motores inmóviles. En efecto, hay muchos planetas, los cuales 
presentan movimientos irregulares, y esto no se explica mediante 
un único movimiento circular. Los astrónomos antiguos —en par-
ticular Eudoxo de Cnido— tuvieron al respecto una idea genial: 
imaginaron que no existía un único cielo, sino múltiples cielos, es 
decir, varias esferas concéntricas conectadas entre sí, de tal modo 
que los movimientos de los planetas serían el resultado de los mo-
vimientos combinados de esas diversas esferas. Se trata de un pro-
ceso muy complejo de describir en detalle4. Pero lo importante 
es que cada cielo requería un motor inmóvil. Esta concepción era 
compatible con el politeísmo griego, y no es casual que los nom-
bres de los planetas coincidieran con los de los dioses, nombres 
que aún hoy utilizamos en su versión latina: Venus, Marte, Júpiter, 
Saturno, etc.

El argumento de Aristóteles más utilizado para hablar de lo 
divino se encuentra, en todo caso, en el capítulo 6 del libro XII 
de la Metafísica. Allí el planteamiento difiere en parte del que aca-
bamos de resumir a partir de la Física, ya que en la Metafísica el 
Estagirita se sitúa en un plano ulterior: sostiene que, junto a las 
muchas cosas que devienen y se corrompen, existen también al-
gunas cosas eternas e incorruptibles, entre las cuales se encuentra 
precisamente el movimiento. En efecto, no puede afirmarse que 
el movimiento haya tenido un comienzo ni que pueda tener un 

4	  Cf. Enrico Berti, Sumphilosophein. La vita nell’Accademia di Platone, 
Laterza, Roma-Bari 2010.



LA
S P

RU
EB

AS
 DE

 LA
 EX

IST
EN

CIA
 DE

 DI
OS

 EN
 LA

 FI
LO

SO
FÍA

EN
RIC

O B
ER

TI
FI

LO
S

O
FÍ

A

En Las pruebas de la existencia de Dios en la filosofía, 

Enrico Berti —una de las figuras más destacadas 

de la filosofía italiana del siglo— se adentra en una 

de las cuestiones más profundas y persistentes del 

pensamiento humano: ¿existe Dios?

Berti recorre el camino que va desde Aristóteles 

hasta los debates contemporáneos, reconstruyendo 

los argumentos que la tradición filosófica ha 

elaborado a lo largo de siglos. Lejos de limitarse 

a exponer teorías, el autor asume una posición 

propia y la presenta con un estilo accesible, pensado 

también para quienes se acercan por primera vez 

a la filosofía. El resultado es una obra que invita a 

reflexionar sin prejuicios, confiando únicamente en la 

fuerza de la razón.

Este libro es una guía imprescindible para todo lector 

que conciba la filosofía como una búsqueda honesta 

de la verdad y para comprender cómo los grandes 

pensadores han intentado responder a una de las 

preguntas fundamentales de la humanidad.

LAS PRUEBAS
DE LA EXISTENCIA 
DE DIOS EN LA 
FILOSOFÍA

ISBN: 978-84-1339-262-2

Depósito Legal: M-100-2026


