- ENRICO BERTI

)

LAS PRUEBAS
 DE LA EXISTENCIA
DE DIOSEN LA
"FILOSOFIA

T Sw

{
|






Enrico Bert1

Las pruebas de la
existencia de Dios
en la filosofia

Nota de Luca Grecchi
Prélogo de Alejandro G. Vigo

Traduccion de Stefano Cazzanelli



Titulo en idioma original: Le prove dell’esistenza di Dio nella filosofia

© 2022 Editrice Morcelliana, Via Gabriele Rosa, 71 - 25121 Brescia
© Ediciones Encuentro S.A., Madrid 2026

Prélogo de Alejandro G. Vigo

Traduccién de Stefano Cazzanelli

Queda prohibida, salvo excepcién prevista en la ley, cualquier forma de reproduccién,
distribucién, comunicacién publica y transformacion de esta obra sin contar con la autorizacién
de los titulares de la propiedad intelectual. La infraccién de los derechos mencionados puede
ser constitutiva de delito contra la propiedad intelectual (arts. 270 y ss. del Cédigo Penal). El
Centro Espaiiol de Derechos Reprogrificos (www.cedro.org) vela por el respeto de los citados
derechos.

Coleccién Nuevo Ensayo, n°® 181

Fotocomposicién: Encuentro-Madrid
Impresion: Cofds-Madrid

ISBN: 978-84-1339-262-2

Depésito Legal: M-100-2026

Printed in Spain

Para cualquier informacién sobre las obras publicadas o en programa
y para propuestas de nuevas publicaciones, dirigirse a:

Redaccién de Ediciones Encuentro
Conde de Aranda 20, bajo B - 28001 Madrid - Tel. 915322607
www.edicionesencuentro.com - info@edicionesencuentro.com



INDICE

PrOlOZO ettt 7
LAS PRUEBAS DE LA EXISTENCIA
DE DIOS EN LA FILOSOFIA
AVEITENCIA covveieieiirieieieistieese ettt sees 15
L. ATISTOTELES couveneeeieei et sans 21
II. Anselmo de Canterbury ........ccccuevecencuevcicinienisercreneienenes 31
II1. Tomas de AQUINO ..ceeeueeeeeeeeereieeeieeeieee et 41
IV. DESCArteS ..ovmiiiiiiiiiii s 63
V. LEIDNIZ ettt 73
VL HUME. .o 79
VILL KANt oottt et esae e 83
VIIL He@el oot 91
IX. La filosoffa italiana del siglo XX ......ccccoeuveuririninerncrrcreinnnnns 97
APCNAICE ..ottt 109
NOTA e 113
Indice de NOMDIES ..uvvveereerecveeeereeesseeeeeeseee s seesesssnesenns 115






PROLOGO

Enrico Berti (Valeggio sul Mincio 1935 - Padua 2022) fue, sin
lugar a duda, uno de los mejores y mds completos aristotelistas
de la segunda mitad del siglo XX, si es que no el mejor y el més
completo. Nacido en Valeggio sul Mincio en la provincia de Ve-
rona, Berti estudi6 filosofia en la Universidad de Padua, donde se
gradud en 1957 y fue profesor asistente entre 1961 y 1964. Entre
1965 y 1969 ensend en la Universidad de Perugia y en 1971 regres6
a la Universidad de Padua, en la cual se desempeii6 hasta su retiro
en 2009 y fue nombrado profesor emérito en 2010.

No es posible dar aqui una idea siquiera aproximada de la
vastisima actividad de Berti como docente universitario, como
referente de la filosofia académica europea y como investigador
especializado. El listado de sus publicaciones es verdaderamente
impresionante, no sélo por su amplisimo niimero, sino también
por su extraordinaria calidad. Su influencia en la investigacién es-
pecializada ha sido enorme y su nombre es, hasta el dia de hoy,
una referencia obligada en los estudios aristotélicos. Pero Berti
fue, ademds, un pensador de su propio tiempo, preocupado por
la situacién del mundo contemporineo, a la que intentaba com-
prender mejor, a la luz de lo que, a su juicio, era la herencia siem-

pre vigente del pensamiento clisico occidental. Por lo mismo,



su aristotelismo, si es que se lo puede llamar asi, era ajeno a toda
pretension dogmitica y a todo falso tradicionalismo.

Berti descubrié a Aristételes a través de su maestro Marino
Gentile (1906-1991), el fundador de la llamada «Escuela neoaristo-
télica de Padua». Inicialmente, el interés de Berti se concentraba en
el debate contempordneo en torno a la viabilidad de la metafisica
tradicional y en la cuestidn relativa a las relaciones entre la filosofia
y la fe cristiana. El consejo de Gentile lo condujo hasta Aristételes,
el pensador que iba a ocupar el centro del interés, a lo largo de toda
extensa su carrera. Dado su propio trasfondo, Berti se aproximé
primero a la filosofia tedrica de Aristételes vy, especialmente, a su
metafisica. Poco a poco, sin embargo, su interés se fue desplazan-
do hacia el Aristételes prictico, que se hizo dominante en los afios
80. Hacia el cambio de siglo se observa, por dltimo, un retorno a
las fuentes, cuya magnifica culminacién se encuentra en la edicién
bilingtie anotada de la Metafisica, publicada en 2017".

En el marco de ese retorno a las inquietudes metafisicas de los
comienzos se inscriben también algunos cursos ocasionales?, entre
los cuales destaca especialmente el que se incluye en este volumen,
impartido en 2009 y dedicado a las pruebas de la existencia de Dios
elaboradas en la historia de la filosofia occidental. Lo que Berti
ofrece aqui, con la sobriedad de estilo que siempre lo distinguid,
es fundamentalmente una discusién de los argumentos ofrecidos

1 Aristotele, Metafisica, con testo greco a fronte, traduzione, introduzione

e note di E. Berti, Bari — Roma 2017. Una explicacién de la necesidad de esta
nueva traduccién, a la luz del estado actual de la discusién sobre la tradicién
manuscrita, y de la hip6tesis interpretativa en la que se apoya el trabajo realizado
se encuentra en E. Berti, Tradurre la « Metafisica» di Aristotele, Gianico 2017. En
un curso impartido en 2005, con ocasidn de la concesion del Premio Internacional
de Filosofia «Antonio Jannone» (Pontificia Universidad de la Santa Cruz,
Roma), Berti ya habia ofrecido una interpretacién de conjunto de la obra, que
fue publicada poco después en el volumen titulado Struttura e significaro della
«Metafisica» di Aristotele, Roma 2006.

2 Véase, por ejemplo, E. Berti, Ser y tiempo en Aristéreles, Buenos Aires

2010, que recoge un curso impartido en la Universidad Catélica de Santa Fe,
Santa Fe, Argentina, en 2008.

8 ~ Las pruebas de la existencia de Dios en la filosoffa



por una serie de grandes pensadores, que abarca desde Aristételes
hasta Leibniz, pasando por san Anselmo, santo Tomds y Descartes.
El tratamiento de estos argumentos tradicionales se complementa
con una revisién de las criticas formuladas por Hume y Kant, y
también de la réplica de Hegel a la critica kantiana. A modo de
cierre, Berti incluye también una consideracién de los aportes rea-
lizados, en el contexto de la filosofia italiana del siglo XX, por los
representantes de la «Escuela neoescoldstica de Mildn» y la «Es-
cuela neoaristotélica de Padua», de la que él mismo se consideraba
un continuador. No tiene mayor sentido abundar aqui en el detalle
de la exposicion de Berti, pues su claridad didéctica, verdadera-
mente magistral, hace innecesario el recurso a todo auxilio inter-
pretativo adicional. Me limito, pues, a unas pocas indicaciones mas
generales, que ayuden a comprender un poco mejor el modo en el
que Berti aborda la materia tratada en el curso.

Una primera indicacidn tiene que ver con el tema mismo, las
pruebas filos6ficas de la existencia de Dios, y con el modo en el
que Berti se sitda frente a él. En la breve «Advertencia» antepues-
ta al texto del curso, Berti explica que nunca habia abordado el
asunto de modo independiente en sus mds de cuarenta afios de
carrera docente. Acepté dictar el curso, sobre todo, por su deseo
de corresponder a la invitacién del profesor Giovanni Ventimi-
glia, pero comprendid, al mismo tiempo, que el curso le ofrecia
también la posibilidad de una reflexién personal. Esta actitud que
combina sutilmente distancia y proximidad respecto del tema a
tratar se complementa con una advertencia concerniente a su
verdadero alcance. En tal sentido, Berti se preocupa por disipar,
desde el comienzo mismo, lo que considera un lamentable malen-
tendido, compartido a menudo por apologetas y detractores. Tal
malentendido consiste en la suposicién de que las pruebas filosé-
ficas de la existencia de Dios apuntarian al objetivo de «suscitar»
la fe en una determinada religién, en particular, la religion cris-

tiana. Por el contrario, Berti subraya que, desde el punto de vista

Prélogo ~ 9



estrictamente filoséfico, ese no puede ser el propésito de dichas
pruebas. Si se espera poder rescatar su valor filoséfico, ellas deben
verse como lo que propiamente son: intentos de esclarecimiento
que se enmarcan en una indagacion puramente racional, sin estar al
servicio de una finalidad extrinseca. Berti —que siempre se declaré
creyente catdlico, aunque sin considerarse un «filésofo catdlico»,
en el sentido que suele darse a esa expresion— cree que la relacién
entre las pruebas filoséficas de la existencia de Dios y la fe debe en-
tenderse de un modo diferente, mucho menos pretencioso. Se trata
de pruebas que no pretenden «suscitar» la fe, ni podrian hacerlo,
aunque ocasionalmente hayan podido contribuir a que algunas
personas den ese paso crucial que las convierte en creyentes. Mds
bien, su rendimiento se agota, piensa Berti, en que hacen posible la
fe, desde el punto de vista que corresponde al ejercicio de la razén,
a saber: en la medida en que abren un espacio de comprensién si-
tuado mds alld de los limites infranqueables que pretenden estable-
cer aquellas filosofias que sancionan una clausura de la razén en la
inmanencia. En tal sentido, y de modo completamente consecuen-
te, Berti subraya también la imposibilidad de degradar la fe al ran-
go de una mera conclusién que se alcanza por via demostrativa: la
fe no puede ser, a su juicio, sino una «eleccién», vale decir, un acto
libre, que, en dltimo término, estaria fundado en la confianza que
se deposita en ciertos testigos. Como é]l mismo lo aclara, Berti no
se considera te6logo, de modo no habla en esa calidad. No deberia
llamar demasiado la atencidn, por tanto, que, en su caracterizaciéon
de la fe, no acuda tampoco a la nocién de «don», tal como se la
suele emplear en el discurso teoldgico.

Respecto de las pruebas mismas consideradas en el curso, Ber-
ti cree que se trata de argumentaciones imperfectas, cuyo valor
probatorio se ve relativizado por la incidencia de factores contex-
tuales de cardcter histérico, cultural y cientifico, ademads de la oca-
sional presencia de determinados errores 16gicos. En todo caso,

consideradas como episodios o capitulos dentro de una suerte de

10 ~ Las pruebas de la existencia de Dios en la filosofia



trama argumentativa unitaria, que se extiende a lo largo de toda
la historia del pensamiento metafisico, estas pruebas adquieren
un valor adicional, que explica también su persistente interés: dan
testimonio de la conciencia de la fundamental «problematicidad»
del mundo empirico, de su insuficiencia autoexplicativa, que hace
necesario el recurso a un fundamento dltimo de caricter absoluto.
Es aqui donde se advierte hasta qué punto el tratamiento de los
aportes de la «Escuela neoristotélica de Padua», ofrecido en el l-
timo capitulo, proporciona la clave de lectura de toda la discusién
precedente. En efecto, Berti ve en la «innegable problematicidad
del mundo», puesta de relieve por su maestro Gentile, el punto de
referencia ultimo de todo genuino preguntar filoséfico.

Siguiendo la huella de Gentile, el propio Berti intenté desarro-
llar lo que solia llamar una «metafisica humilde»: una metafisica
que sabe de sus propias limitaciones, que se hace cargo del esta-
do actual de la ciencia, y que, por lo mismo, no busca ya demos-
trar nada de modo definitivo. Mas bien, se contenta con mantener
siempre abierta la posibilidad de su propio preguntar y se limita,
entonces, a refutar dialécticamente las pretensiones dogmaticas de
las concepciones que se arrogan, de modo ilegitimo, la potestad de
cancelar, de una vez y para siempre, dicha posibilidad®. Probable-
mente, a ciertos oidos esta caracterizacion de la que otrora fue la
«ciencia primera» pueda sonar inaceptablemente cercana a Kant,
un autor por el que Berti, ciertamente, no mostraba mayor simpa-
tia, y que no forma parte de sus propios puntos de partida. Que
Berti haya podido llegar a tal caracterizacion a través de una re-
flexion serena y profunda, aquilatada a lo largo de largas décadas,
sobre las posibilidades que Aristételes abre todavia al pensamiento
contemporaneo es, pienso, una leccién sobre la cual convendria
detenerse a meditar con la misma serenidad de espiritu que Berti

3 Para el desarrollo de estas ideas, véase E. Berti, Introduzione alla

metafisica, Novara 2006 (= Torino 1993), esp. cap. IIL

Prélogo ~ 11



puso de manifiesto a lo largo de extensa y brillante su carrera. Esa
serfa, tal vez, la mejor manera de intentar hacer justicia a su impre-

sionante legado.

Alejandro G. Vigo

12 ~ Las pruebas de la existencia de Dios en la filosofia



LAS PRUEBAS DE LA EXISTENCIA
DE DIOS EN LA FILOSOFIA






ADVERTENCIA

El presente escrito tiene su origen en un curso que imparti en
2009 en la Facultad de Teologia de Lugano'. Agradezco sincera-
mente a mi amigo Luca Grecchi su rigurosa y, en general, muy fiel
transcripcion, a partir de la cual, tras una revisién por mi parte, se
ha elaborado este texto.

El curso estaba dirigido a estudiantes del primer ciclo de Fi-
losofia y de Teologia, algunos de los cuales provenian de escuelas
donde se ensefiaba filosofia, mientras que otros se habian formado
en centros donde esta disciplina estaba completamente ausente.
Esta diversidad me llevd, en muchos casos, a adoptar un nivel in-
troductorio, por lo que el resultado quizd no esté a la altura de los
especialistas en filosoffa, a quienes —si llegaran a leerme— pido
indulgencia por las posibles simplificaciones o carencias.

En mi larga trayectoria como docente universitario —mds de
40 afios— nunca antes me habia tocado impartir un curso sobre
las pruebas de la existencia de Dios: un tema que, en la segunda
mitad del siglo XX, no estaba precisamente «de moda» y que, en
todo caso, suele resultar mds afin a profesores de universidades

! Se puede ver y escuchar la version original en el sitio de la Cattedra Rosmini:

https://www.rosminiinstitute.it/confronti/tomismo/le-prove-dellesistenza-
di-dio-nella-filosofia-classica/.

15



eclesidsticas o con una orientacidn religiosa mds explicita que la
mia. Sin embargo, ante la peticion expresa de una Facultad de Teo-
logia tan reconocida como la de Lugano —y en particular del di-
rector del Instituto de Filosoffa Aplicada, el profesor Giovanni
Ventimiglia— consideré justo aceptar la propuesta y convertir ese
curso en una ocasiéon también de reflexién personal.

Quisiera, sin embargo, despejar desde el principio un malen-
tendido —por desgracia muy extendido— que dificulta una dis-
cusion filoséfica serena sobre este tema. Muchos creen que las
llamadas pruebas de la existencia de Dios —consideradas como
tales, naturalmente, solo por quienes las han formulado o aceptado
como vélidas— tienen por finalidad suscitar la fe en una religion,
particularmente en la cristiana. Esta opinion estd presente tanto
en filésofos no creyentes, que atribuyen a tales pruebas una in-
tencién apologética y, por ello, descartan a priori su validez, como
en filésofos creyentes —o incluso en creyentes no fildsofos—que,
remitiéndose por lo general a experiencias personales, consideran
que esas pruebas no sirven para suscitar la fe, la cual tiene origenes
y motivaciones de muy distinta indole.

Ahora bien, al margen de que en ciertos casos concretos —pien-
so en algunas trayectorias personales— las pruebas hayan podido
contribuir también a suscitar la fe, desde un punto de vista estric-
tamente filos6fico debe reconocerse que ese no es, en absoluto,
su propésito. Se trata, como muestra con claridad la historia de la
filosofia —cuando se la conoce de verdad—, de argumentaciones
filos6ficas que merecen ser comprendidas en su formulacién ge-
nuina y discutidas sin prejuicios ni intenciones particulares, por-
que forman parte de la auténtica filosofia.

Lo que si me siento en condiciones de afirmar es que, si las
pruebas de la existencia de Dios guardan alguna relacién con la
fe religiosa, esa relacion no consiste en suscitar la fe, sino en abrir
un espacio que la haga posible —posible, no obligada ni necesa-

ria—. Esto no significa, por supuesto, que quien no conozca tales

16 ~ Las pruebas de la existencia de Dios en la filosofia



pruebas, o no las acepte, no pueda tener una fe religiosa auténtica.
Significa, mds bien, que quien posee una fe religiosa —especial-
mente la fe que exigen las grandes religiones monoteistas (judais-
mo, cristianismo e islam)— reconoce al menos implicitamente que
la existencia de Dios, es decir, de un Absoluto trascendente, no es
imposible, sino que estd presupuesta por la propia fe. Y por tanto,
no puede aceptarse una filosofia de tipo inmanentista que excluya
tal existencia.

La fe religiosa, en mi modesta opinién (pues no soy teélogo), es
una eleccién: la decisién de confiar en determinados testigos. Es-
tos pueden ser los profetas, en el caso del judaismo; los apdstoles y
los evangelistas —es decir, las primeras comunidades cristianas—
en el caso del cristianismo; 0 Mahoma y los autores del Cordn en
el islam. Tener fe, a mi juicio, significa confiar, y esa confianza
debe ser fruto de una decisién libre. Ahora bien, si se profesa una
filosofia que excluye a priori la credibilidad de lo que afirman esos
testigos —por considerarlo irracional, es decir, absurdo—, enton-
ces no es posible confiar en ellos, es decir, no se puede tener fe.
Esto significa que no se es libre de decidir si confiar o no, no se
tiene la libertad de creer. Para tener la libertad de creer, es necesa-
rio rechazar ese tipo de filosofia y adoptar otra de signo opuesto,
una que admita la posibilidad de la trascendencia, contando na-
turalmente con las razones filos6ficas que permitan hacerlo. Las
llamadas pruebas de la existencia de Dios, por tanto, sirven —si
se aceptan— para otorgar esa libertad. A partir de ahi, cada cual
decidird, precisamente con libertad, si creer o no creer, segin los
motivos de credibilidad que, a su juicio, le presenten los testigos.

Naturalmente, este discurso concierne a quien es filésofo, es
decir, a quien esta interesado en saber, en tltima instancia, cémo
estdn realmente las cosas en lo que respecta a aquello que més
afecta a nuestra vida: las llamadas «causas primeras», que también
pueden llamarse los «porqués tltimos». De hecho —diria incluso,

afortunadamente— no todos son filésofos; es mis, en proporcién

Advertencia ~ 17



al conjunto de los seres humanos, lo son poquisimos (aunque
también podria pensarse que ya son demasiados). Por tanto, el
discurso sobre las pruebas de la existencia de Dios interesa solo a
los filésofos, mientras que todos los demds seres humanos pueden
vivir perfectamente bien sin interesarse por él. Sin embargo, quien
posea siquiera una minima inclinacién filoséfica, no puede —en
mi opinién— dejar de interesarse por él, aunque solo sea un poco.

Con ello no pretendo, hipécritamente, sustraerme a la pregunta
—del todo natural en un lector de este escrito— de si yo, personal-
mente, considero validas las llamadas pruebas de la existencia de
Dios. A esa pregunta respondo que veo en las pruebas formuladas
a lo largo de la historia otras tantas formulaciones imperfectas de
una Unica gran argumentacion, en la que, a mi juicio, puede resu-
mirse toda la filosofia, o al menos aquella que Aristételes llamaba
«filosofia primera», es decir, la metafisica. Tales formulaciones son
imperfectas por razones histéricas: fueron expresadas en una de-
terminada época, en un determinado lugar, con un determinado
lenguaje, dentro de una determinada cultura, en relacién con un
determinado tipo de ciencia: todos ellos son factores histérica-
mente condicionantes. Ademds, pueden ser imperfectas por razo-
nes personales, es decir, por defectos del autor, por errores lgicos,
por desconocimiento de nociones cientificas o por cualquier otro
motivo.

Sin embargo, la argumentacion de la que las pruebas de la exis-
tencia de Dios son formulaciones imperfectas es aquella que re-
conoce la total problematicidad del mundo de la experiencia, es
decir, su insuficiencia para explicarse enteramente por si mismo.
Reconoce, en otras palabras, que no vivimos en un universo cerra-
do sobre si mismo —por muy infinito que sea—, es decir, en un
mundo sin ninguna apertura hacia el exterior, sin resquicio algu-
no, sin ninguna relacién con algo distinto, con algo otro, con algo
precisamente trascendente, necesario y suficiente para explicar la

existencia, la persistencia y el funcionamiento de este mundo. Esa

18 ~ Las pruebas de la existencia de Dios en la filosofia



problematicidad, como se afirma en la dltima de las lecciones aqui
presentadas, es improblematizable, es decir, innegable, porque
problematizarla —ponerla en cuestién— no seria sino reproducir-
la, del mismo modo que la duda cartesiana es indudable, porque
dudar de ella serfa, precisamente, repetirla.

En esa problematicidad consiste la filosofia. No se trata solo
de una caracteristica del universo que nos rodea —es decir, del
mundo de nuestra experiencia—, sino también de una actitud que
nosotros asumimos, o de una condicién en la que nos colocamos,
si queremos ser fildsofos. Es, en otras palabras, el preguntar: «un
preguntar por todo que es todo preguntar». Ciertamente, no es
obligatorio ser filésofo; se puede prescindir perfectamente de ello,
y la mayor parte de los hombres siempre ha prescindido y siempre
prescindird de la filosoffa. Pero quien estd tocado por ese gusano,
o por esa enfermedad, que es la filosofia, no puede dejar de pro-
blematizar, es decir, de preguntar. Y si pregunta de verdad, sin-
ceramente —no por pose ni por exhibicionismo, no por el gusto
de mostrarse escéptico o critico, sino porque desea realmente una
respuesta—, no puede evitar entrar en alguna relacién también con
las llamadas pruebas de la existencia de Dios.

He referido estas lecciones, en el titulo del curso, a la «filosofia
clésica», entendiendo por esta expresion las posiciones de algunos
grandes filésofos cuyo pensamiento sigue siendo objeto de discu-
si6n, asi como las criticas que otros grandes filésofos han dirigido
a dichas posiciones, criticas que también siguen presentes hoy en
el debate filoséfico contempordneo. Ademds, he examinado otras
dos posiciones —o corrientes— de la filosofia del siglo XX que se
remiten a la tradicién clasica, limitando mi atencién al Ambito ita-
liano por evidentes razones de economia espacio-temporal. A fin
de cuentas, hablaba en una universidad de la Suiza italiana, en ita-
liano, ante oyentes no italianos pero todos italé6fonos. Con todo,
el discurso podria ampliarse a toda la filosofia contempordnea, de

todos los paises del mundo.

Advertencia ~ 19






I. ARISTOTELES

Este curso abordard las pruebas de la existencia de Dios tal
como han sido desarrolladas por algunos grandes filésofos de la
tradicion occidental. En primer lugar, examinaremos a tres gran-
des autores cldsicos: Aristoteles, Anselmo de Canterbury y Tomds
de Aquino. A continuacién, trataremos la versién moderna de di-
chas pruebas en autores como Descartes, Leibniz, Kant y Hegel.
Finalmente, analizaremos cémo este problema fue tratado en el
siglo XX por aquellas corrientes filoséficas que mds se inspira-
ron en la tradicién clisica, es decir, la escuela milanesa de filosofia
neoescoldstica y la escuela paduana de metafisica clasica.

Antes de entrar en materia, conviene aclarar por qué el curso
comienza precisamente con Aristiteles, quien nunca se propuso
—al menos de manera explicita— ofrecer pruebas de la existencia
de Dios. La razén es que los filésofos de la Escoldstica, que si se
plantearon explicitamente ese objetivo con fines apologéticos, re-
currieron con frecuencia a estrategias argumentativas basadas en
las pruebas elaboradas por el Estagirita.

Conviene aclarar desde el principio que, al igual que en el caso
de Platdn, el concepto de «Dios» que tenia Aristoteles era muy dis-
tinto del que més tarde adoptardn las grandes religiones monoteistas
(judaismo, cristianismo e islam). Aristételes, como todos los grie-

gos antiguos, era en efecto politeista: crefa en una multiplicidad de

21



dioses que no eran absolutos, ni creadores, ni omnipotentes. Para
Aristételes, como para todos los antiguos griegos, los dioses eran
seres animados —es decir, dotados de alma—, inmortales (lo que los
diferenciaba de los humanos, llamados por ello mortales) y felices
(a diferencia de los hombres, que son generalmente infelices). En
cuanto inmortales, los dioses eran superiores a los hombres, y por
eso nunca se dejaban ver por ellos, salvo en circunstancias excep-
cionales, como se narra, por ejemplo, en los poemas homéricos. Sin
embargo, casi ningtn griego —el caso de Teodoro el Ateo, asi lla-
mado precisamente por su negacién de los dioses, causé gran escan-
dalo— dudaba de la existencia de los dioses, seres cuya existencia,
para los griegos, no necesitaba ser demostrada. El problema de la
demostracion de la existencia de Dios surge, en efecto, solo cuando
nace la duda sobre su existencia; solo a partir de ah{ surgen las de-
mostraciones, las pruebas. Ahora bien, la duda nace a su vez cuando
el ateismo comienza a difundirse en el seno de una civilizacién.
Una vez aclarado el marco religioso en que se desenvolvia Aris-
toteles, podemos pasar al examen de los argumentos que él elaboré
y que fueron utilizados por la teologia cristiana —vy, antes atn,
por la teologia musulmana— para demostrar la existencia de Dios.
Los textos en los que el Estagirita expone estos argumentos son
el libro VIII de la Fisica (capitulos 4 y 5) y el libro XII (capitulo
6) de la Metafisica. El argumento desarrollado en la Fisica se si-
tua en el contexto de una investigacién sobre la causa primera del
movimiento, es decir, la llamada causa motriz primera. Parte de
una afirmacién que vale casi como un principio: «todo lo que se
mueve es movido por algo». El movimiento, por tanto, requiere
una explicacidn, o lo que es lo mismo, una causa. En otras pala-
bras, el movimiento suscita la pregunta por el porqué: ¢por qué
algo se mueve? Esta pregunta abarca no solo el movimiento espa-
cial, sino cualquier otro tipo de movimiento, es decir, de cambio:
alteracion, crecimiento y disminucidn, generacién y corrupcion.

Segtin Aristételes, lo que se mueve no puede ser causa de su propio

22 ~ Las pruebas de la existencia de Dios en la filosoffa



movimiento, sino que debe tener la causa de su movimiento en
algo distinto. Ahora bien, si ese algo también se mueve, deberd a su
vez haber sido movido por otra cosa, y asi sucesivamente.

Aristételes, sin embargo, afirma que no se puede retroceder has-
ta el infinito en la serie de las causas motrices, porque en ese caso el
movimiento nunca llegaria a ser explicado. Es necesario, por tanto,
remontarse a una causa primera, la cual no puede tener la causa de
su movimiento en algo distinto de si, sino que debe tenerla en si mis-
ma; es decir, debe ser «automoviente» (autokinéton). No obstante,
Aristételes descarta la posibilidad de que esa causa sea completa-
mente automoviente. Si el movimiento se concibe, como él mismo
lo hace, como el paso de la potencia al acto, entonces una cosa, para
ser movida, deberia estar en potencia, y para mover, deberia estar ya
en acto. Por tanto, si admitiéramos que esta primera causa motriz es
automoviente, tendriamos que aceptar también que estd, al mismo
tiempo y respecto al mismo movimiento, tanto en acto como en po-
tencia, lo que contradiria el principio de no contradiccién. Por eso
Aristételes concluye que la primera causa motriz debe ser inmévil,
y en virtud de ello se la llama «motor inmévil».

Reproduzco a continuacion los pasajes de la Fisica de los que se

desprende el argumento expuesto anteriormente:

Si todo lo que estd en movimiento tiene que ser movido por
algo, y silo que mueve tiene que ser movido a su vez por otra cosa o
no, y si es movido por otra cosa movida tendrd que haber un primer
moviente que no sea movido por otra cosa, mientras que si éste es
el primer moviente no tendrd necesidad de un moviente intermedio
que sea también movido (pues es imposible que haya una serie infi-
nita de movientes movidos por otro, ya que en una serie infinita no
hay nada que sea primero); por lo tanto, si toda cosa en movimiento
es movida por algo, y si lo que primero mueve también es movido,
aunque no por otra cosa, entonces tiene que moverse por si mismo'.

! Aristételes, Fisica, traducciéon de G. R. de Echandia, Gredos, Madrid
1995, pp. 445-446 (VIII, 5, 256a13-256a22).

Aristételes ~ 23



Pues bien, todo lo que estd en movimiento tiene que ser divisible
en partes siempre divisibles [...]. Es imposible, entonces, que lo que
se mueve a si mismo se mueva a si mismo en su integridad; porque,
si asi fuera, al ser especificamente uno e indivisible seria desplazado
en su totalidad y desplazaria con el mismo desplazamiento, y se-
ria alterado y alteraria, y por lo tanto ensefiaria y a la vez recibiria
ensefianza, curaria y seria curado con la misma curacién. Hemos
establecido, ademds, que es movido lo que es movible; pero lo que
es movible no estd actualmente en movimiento, sino solo potencial-
mente, y lo potencial se encamina hacia su actualidad. Por otra parte,
el movimiento es la actualidad incompleta de lo movible. El movien-
te, en cambio, estd ya en acto; por ejemplo, lo que calienta es algo
ya caliente y, en general, lo que genera una forma ya la posee. Por lo
tanto, una misma cosa y bajo el mismo respecto podria ser a la vez
caliente y no caliente?.

Es evidente, entonces, después de lo que se ha dicho, que el pri-
mer moviente es inmdvil. Porque, tanto si la serie de lo movido que
es movido por otro se detiene inmediatamente en algo que es prime-
ro e inmovil, como si conduce a una cosa que se mueve y se detiene
a si misma, en ambos casos se sigue que en todas las cosas movidas el
primer moviente es inmovil®.

Para comprender mejor esta argumentacion, es necesario te-
ner presente también la concepcion antigua del universo. Para los
griegos —y en particular para Platén— el universo era como una
inmensa esfera, denominada «Cielo de las estrellas fijas», con otra
esfera en su centro: la Tierra. Se trata, para decirlo con Thomas
Kuhn, del modelo del «universo de dos esferas». Segun las teorias
predominantes en la Antigiiedad, la Tierra permanecia inmdvil,
mientras que el Cielo giraba a su alrededor con un movimiento
circular. Para Aristételes, todos los estados de la Tierra dependen
de algiin modo del movimiento del Cielo y, por tanto, del movi-
miento del Sol, que provoca el calor y el frio, determina las estacio-

nes, marca el paso de los dias, hace posible la vida de los animales

2 Ib., pp. 450-451 (VIIL, 5, 257a33-257b11).
3 Ib., p. 454 (VIIL, 5, 258b4-258b9).

24 ~ Las pruebas de la existencia de Dios en la filosoffa



y, en general, es causa de todo lo que vive. La causa primera del
movimiento, el motor inmévil, es entonces aquello que mueve el
Cieloy, a través de €], mueve todo cuanto existe en el universo. De
forma directa o indirecta, el motor inmévil lo mueve todo, pero
estamos aun lejos de la idea de un Dios creador.

Por lo demds, Aristételes en la Fisica ni siquiera afirma que
exista un solo Dios; de hecho, sostiene que podria haber varios
motores inméviles. En efecto, hay muchos planetas, los cuales
presentan movimientos irregulares, y esto no se explica mediante
un Unico movimiento circular. Los astrénomos antiguos —en par-
ticular Eudoxo de Cnido— tuvieron al respecto una idea genial:
imaginaron que no existia un tnico cielo, sino miltiples cielos, es
decir, varias esferas concéntricas conectadas entre si, de tal modo
que los movimientos de los planetas serfan el resultado de los mo-
vimientos combinados de esas diversas esferas. Se trata de un pro-
ceso muy complejo de describir en detalle*. Pero lo importante
es que cada cielo requeria un motor inmévil. Esta concepcién era
compatible con el politeismo griego, y no es casual que los nom-
bres de los planetas coincidieran con los de los dioses, nombres
que atin hoy utilizamos en su versidn latina: Venus, Marte, Japiter,
Saturno, etc.

El argumento de Aristételes més utilizado para hablar de lo
divino se encuentra, en todo caso, en el capitulo 6 del libro XII
de la Metafisica. Alli el planteamiento difiere en parte del que aca-
bamos de resumir a partir de la Fisica, ya que en la Metafisica el
Estagirita se sittia en un plano ulterior: sostiene que, junto a las
muchas cosas que devienen y se corrompen, existen también al-
gunas cosas eternas e incorruptibles, entre las cuales se encuentra
precisamente el movimiento. En efecto, no puede afirmarse que

el movimiento haya tenido un comienzo ni que pueda tener un

4 Cf. Enrico Berti, Sumphilosophein. La vita nell’Accademia di Platone,
Laterza, Roma-Bari 2010.

Aristételes ~ 25



En Las pruebas de la existencia de Dios en la filosofia,
Enrico Berti —una de las figuras més destacadas

de la filosofia italiana del siglo— se adentra en una
de las cuestiones mas profundas y persistentes del
pensamiento humano: éexiste Dios?

Berti recorre el camino que va desde Aristoteles
hasta los debates contemporaneos, reconstruyendo
los argumentos que la tradicion filoséfica ha
elaborado a lo largo de siglos. Lejos de limitarse

a exponer teorias, el autor asume una posicion
propia y la presenta con un estilo accesible, pensado
también para quienes se acercan por primera vez
alafilosofia. El resultado es una obra que invita a
reflexionar sin prejuicios, confiando tnicamente en la
fuerza de larazon.

Este libro es una guia imprescindible para todo lector
que conciba la filosoffa como una buisqueda honesta
de la verdad y para comprender como los grandes
pensadores han intentado responder a una de las
preguntas fundamentales de la humanidad.

Depésito Legal: M-100-2026
ISBN: 978-84-1339-262-2

788413 " 392622

9

LAS PRUEBAS

DE LA EXISTENCIA
DE DIOS EN LA
FILOSOFIA




